


E—

NATUURWETENSCHAP EN
MAATSCHAPPIJ

Natuurwetenschap en ideologie door Professor dr. A. G. M. van Melsen, chemicus en filo-
soof te Nijmegen

Invloed van natuurwetenschappen op maatschappelijke en politieke besluitvorming door
Dr. J. C. Terlouw, fysicus en politicus te Amersfoort

met een inleiding van Professor dr. J. W. M. Osse, voorzitter van het N.W.G.

18 december 1976

100 JAAR NATUURWETENSCHAPPELIJK GEZELSCHAP WAGENINGEN




T

Inhoud

Inleiding Prof. dr. J. W. M. Osse
Natuurwetenschap en ideologie Prof. dr. A. G. M. van Melsen

Invloed van natuurwetenschappen op maatschappelijke en politieke besluitvorming
Dr.J. C. Terlouw

14




Inleiding

”His choise had been to stay in the deep dark water, far out beyond all snares
and traps and treacheries”. Deze beschrijving van de grote vis, die Hemmingway geeft in
”the old man and the sea” is van toepassing op natuuronderzoekers, die in de besloten-
heid van hun studeervertrek dieper inzicht trachten te krijgen in de natuurverschijnselen.
Traps, snares and treacheries kunnen niet geduld worden in een omgeving, waar gezocht
wordt naar het antwoord op de talloze vragen, die in de ons omringende natuur verborgen
liggen.

Duidelijk echter is ook gebleken, dat het alleen zijn in “the deep dark water, far
out” onderbroken moet worden door een gang naar de oppervlakte, door een ontmoeting
en confrontatie met anderen, met hun mening, hun aarzeling, hun stimulans. De wens tot
deze ontmoeting te komen, tot een confrontatie van eigen mening met die van anderen,
heeft ongetwijfeld een hoofdrol gespeeld toen 100 jaar geleden het Natuurwetenschappe-
lijk Gezelschap werd opgericht. Deze confrontatie geschiedde toen in de kleine kring van
docent-onderzoekers van de Rijks landbouwschool. Het voordeel van de kleine kring, haar
beslotenheid, vereenvoudigt de uitwisseling van opvattingen en maakt het uiten van eigen
twijfel en onzekerheid gemakkelijker. Het zou mij te ver voeren hier in te gaan op de
verdere lotgevallen van ons gezelschap. Opvallend is, dat in de laatste decennia steeds
enige groei van het aantal leden is opgetreden, ondanks de enorme toename van de moge-
lijkheden tot uitwisseling van gegevens op de talloze congressen, symposia en studiedagen.
Die grotere kring maakt dat het gezelschap minder een gezelschap is geworden in de zin
van een hechte kring van vrienden, die elkaar zoeken voor het uitwisselen van wetenschap-
pelijke opvattingen. Gesteld voor de keuze alles te weten van bijna niets of bijna niets
te weten van alles hebben de natuurwetenschappers veelal voor het eerste gekozen en zij
zijn daardoor genoodzaakt een beperkte kring te zoeken, waarin men elkaar nog verstaat.
De duidelijke wens hierbij toch te trachten een overzicht over de vorderingen van de
natuurwetenschappen te behouden is de “’belangrijkste” bestaansgrond van dit gezelschap,
nu 100 jaar na haar oprichting. In deze zin, bij het gemeenschappelijk koesteren van de
wens om niet te blijven “in the deep dark water of one’s own speciality”, is ons gezel-
schap een echt gezelschap gebleven.

Bij het nadenken over het programma van de viering van het 100-jarig bestaan heb-
ben wij ons dan ook laten leiden door de oorspronkelijke gedachte van de communicatie,
”de vrije communicatie”, over onderwerpen van natuurwetenschappelijke aard, die de
grondslag van het gezelschap vormt. De mogelijkheid om verkregen gegevens in vrijheid
op tafel te leggen, anderen erin te laten delen, ook als ze in strijd zijn met algemeen
gangbare theorieén, ook als ze zich afkeren van traditionele en religieuze opvattingen
vinden we de gewoonste zaak van de wereld.

In 1948 nodigde Lysenko de nog overgebleven critici van zijn opvattingen uit om
hun “ouderwetse” Mendel-Morgan tegenover de zijne te stellen in een “open” weten-
schappelijke vergadering. Na zo zijn tegenstanders bijeen te hebben gekregen, ontsloeg
hij ter plaatse al deze opponenten van zijn theorie en plaatste leden van zijn clan op hun
posten, met instemming van Stalin. Tot na de val van Kroetschov (gedeeltelijk veroor-
zaakt door zijn falend landbouwbeleid) bleef Lysenko directeur van het Genetische
Instituut van de Akademie van Landbouwwetenschappen. De gevolgen voor de genetica
en andere delen van de natuurwetenschap van het enten van wetenschappelijke resultaten
op een onderstam van een dogmatische maatschappij-visie zijn tenminste gedurende een
tiental jaren desastreus geweest. Ook op plaatsen waar wel vrije meningsuiting mogelijk
was, heeft de confrontatie tussen natuurwetenschappelijke theorieén en maatschappelijke
en religieuze opvattingen tot heftige disputen geleid, waarbij men onwillekeurig denkt
aan de discussie tussen Huxley en bisschop Wilberfore toen Darwin’s evolutietheorie door

5




de laatste op onrechtmatige wijze aan de kaak werd gesteld. Blijkbaar is het zinvol eens
stil te staan bij het “gewoon” vinden van vrije communicatie over in het onderzoek naar
voren komende theorieén en hypothesen; Prof. Van Melsen is bereid gevonden over
natuurwetenschap en ideologie in brede zin te spreken.

Caryl P. Haskins, de vroegere directeur van The Carnegie Institution of Washington,
een instituut gewijd aan grensverleggend onderzoek, houdt in The American Scientist
van jl. oktober een pleidooi voor het instandhouden van de balans in de ondersteuning
van het natuurwetenschappelijk onderzoek door federale regering, industrie en particu-
liere sector. Hij spreekt daarin 0.a. over “the poverty of spirit that could result from any
important reduction in the role of private foundations, independent research and in-
dependent training-teaching organisations in the sciences”. Hij voorziet een gevaarlijke
aantasting van het onderzoek indien er een te grote concentratie van macht is, die be-
schikt over de researchfondsen. Het is goed er anderzijds op te wijzen, dat die vrijheid
van onderzoek leidt tot de confrontatie van de burgers met nieuwe natuurwetenschappe-
lijke gegevens en hun practische toepassing, een confrontatie die heel goed, doch ook
heel bitter uit kan vallen. Van het laatste kunnen veel inwoners van Hiroshima en Viet-
nam niet meer getuigen. De besluiten, die politici — tenslotte — nemen, wanneer zij
geconfronteerd worden met vragen over nieuwe mogelijkheden en toepassingen van de
natuurwetenschap zijn ook voor de onderzoekers zelf van groot belang. In dit type
besluiten komen problemen naar voren, die vreemd zijn voor het onderzoek. ”In het
onderzoek”, zei Dr. Terlouw, toen we hem spraken over een bijdrage, “’is er sprake van
een wegen, omdat je daar vergelijkbare grootheden hebt; in de politiek is het een af-
wegen, waarbij veel elementen voor de keuze niet uit de wetenschappelijke sector zelf
komen”. Het leek ons van groot belang hem te vragen zijn visie te ontvouwen over de
invloed van de natuurwetenschappen op maatschappelijke en politieke besluitvorming.

Het leek mij gewenst U in het kort de achtergronden te geven van de keuze van
ons programma bij het feestelijke gedenken van het 100-jarig bestaan van ons gezel-
schap. Ik hoop, dat de gedachten van beide sprekers een bron zullen zijn voor verdere
discussie en gedachtenwisseling. Het zal geen teleurstelling voor U zijn wanneer meer
vragen gesteld zullen worden dan beantwoord. Dit immers leidt tot voortgang in weten-
schap. Volgens Popper, behoort bij voortgang in wetenschap de reductie van toepas-
baarheid van wetten en theorién op alle phenomenen en beperkingen van hun geldig-
heid tot bepaalde categorieén daarvan.

Hoewel wij, denkend over schaal en belang van het gezelschap, gekozen hebben
voor een beperkte opzet van de viering, hoop ik, dat de bijeenkomst op deze dag leidt tot
een verbreding van het kader, waarin wij als uitvoerders, toepassers of geinteresseerden in
natuurwetenschap daarover denken.

Prof. dr. J. W. M. Osse




Natuurwetenschap en ideologie

Prof. dr. A. G. M. van Melsen

1. De natuurwetenschap

Wat natuurwetenschap is, menen we wel zo ongeveer te weten. Natuurwetenschap is
de op ervaring en experiment gebaseerde kennis van de natuur, systematisch logisch ge-
ordend in theorieén, die hun kracht ontlenen aan hun vruchtbaarheid om tot nieuwe
experimenten te komen. Dank zij deze nieuwe experimenten kan de theorie weer verdiept
worden, hetgeen weer verdere experimenten mogelijk maakt. Theorie en experiment zijn
derhalve op elkaar betrokken.

Deze onderlinge betrokkenheid van theorie en experiment verklaart waarom de
natuurwetenschap pas zo laat in de geschiedenis van de grond gekomen is. De natuur-
wetenschappelijke theorie moet op experimentele gegevens steunen, maar experimentele
gegevens kunnen pas ter beschikking komen als er reeds voldoende geschikte theorie is.
Want zonder theorie weet men niet welke experimenten te doen en zo men al experi-
menten uitvoert, waarop speciaal te letten is. In feite betekent deze onderlinge betrokken-
heid van theorie en experiment derhalve zoiets als een vicieuze cirkel, die niet zo gemak-
kelijk te doorbreken was. Voor de natuurkunde gebeurde dit in de 17¢ eeuw, voor de
scheikunde pas in de 19¢ eeuw, dat wil zeggen ongeveer 25 eeuwen nadat de wetenschap
in de vorm van wiskunde, logica en wijsbegeerte reeds gestalte gekregen had. De cirkel-
situatie bij de natuurwetenschap verklaart overigens dat toen eenmaal de cirkel door-
broken was, de verdere ontwikkeling zeer snel kon verlopen, zo snel dat wij ons achter-
af slechts moeilijk realiseren kunnen wat voor problemen er aan het ontstaan van de
natuurwetenschap verbonden waren.

Het late ontstaan van de natuurwetenschap heeft verschillende gevolgen gehad.
In de eerste plaats leidde het tot een eenzijdige kijk op de wetenschap zelf. De oudste
vormen van wetenschap hadden noodzakelijkerwijs een vrijwel exclusief rationeel karak-
ter; wetenschap leek een zaak van het verstand waarbij het zintuig of de hand nauwe-
lijks betrokken waren. Zo is het immers in de wiskunde, de logica en de wijsbegeerte.
Wie opmerkt dat de astronomie, die ook reeds in de oudheid tot bloei kwam, eveneens
een vorm van natuurwetenschap is, heeft gelijk, maar in de oudheid werd de astronomie
op begrijpelijke gronden meer als wiskunde dan als natuurwetenschap beschouwd.

Door de nadruk op het rationeel karakter van de wetenschap leek de wetenschap
van weinig betekenis voor de materiéle kultuur. Deze was aangewezen op de ervaring in
de technische kunden verworven. Wetenschap kon aan deze ervaring weinig toevoegen.
Wetenschap was vOor alles een vorm van geesteskultuur, een belangrijke bron van wel-
vaart zou zij nooit kunnen worden, de materi€le mogelijkheden waren van nature daar-
voor te beperkt en daaraan leek ook de wetenschap weinig te kunnen veranderen.

Ook de opvatting over de mens werd beinvloed door deze visie op de wetenschap.
Doordat de mogelijkheden van de geest veel verder reikten dan die van het lichaam, lag
een dualistische opvatting van de mens voor de hand. De mens bestond uit een geestelijke
ziel en een stoffelijk lichaam.

Als laatste zij nog vermeld dat door het sterk rationeel karakter van de wetenschap,
waardoor de nadruk kwam te liggen op het inzicht in evidente beginselen, de idee van
toekomstige wetenschappelijke vooruitgang niet sterk leefde. Wanneer immers het in-
zicht in de beginselen (axioma’s) eenmaal verworven was, kwam het er vooral op aan het
verworvene telkens opnieuw door te geven aan nieuwe generaties. Want al bleef het steeds
mogelijk tot dan toe verborgen consequenties uit de beginselen aan het licht te brengen,
”in beginsel” stonden de wetenschappelijke inzichten vast.

Op al de genoemde punten heeft het ontstaan van de natuurwetenschap belangrijke
en soms zelfs radicale correcties aangebracht. Door haar experimenteel karakter, waar-

7




door telkens nieuwe ervaringen ter beschikking kwamen, had de natuurwetenschap een
progressief karakter. Ze ging niet langer uit van voor altijd vaststaande beginselen. Haar
beginselen moesten juist worden opgespoord. Zij waren eerder eindpunt dan beginpunt
van de wetenschap, en zij bleven altijd vatbaar voor herziening. Het experimentele karak-
ter van de natuurwetenschap bracht ook een verbinding tot stand met de techniek. Tot
dan toe was de techniek aangewezen geweest op de kennis en kunde die door de directe
ervaring verworven kon worden. Voortaan kon de techniek gebruik gaan maken van
langs wetenschappelijke weg verkregen ervaring en aldus aangrijpen op dieptedimensies
in de natuur die voor de directe ervaring verborgen bleven. Door deze verbinding met de
techniek en in het algemeen door de betekenis van het experiment was wetenschapsbe-
oefening niet langer een exclusieve geestesaangelegenheid; zintuig en hand bleken van
directe betekenis, hetgeen weer zijn consequenties had voor de visie op de mens.

Het is dan ook geen wonder dat met de opkomst van de natuurwetenschap een
nieuw tijdperk in de geschiedenis begint en niet slechts in de geschiedenis van de weten-
schap. Zo werd het ook door de tijdgenoten ervaren. De blik werd van het verleden naar
de toekomst gericht, en de vooruitgang in de wetenschap zou tot algemene vooruit-
gang leiden. Daartoe was onbevooroordeeld beoefenen van de wetenschap nodig. Geen
gevestigde overtuigingen, of dit nu religieuze, wetenschappelijke of politieke waren moch-
ten van invloed zijn op de wetenschap. Steeds opnieuw moest deze aan de ervaring
getoetst worden, maar ook alleen aan haar. Vandaar dat de eis van vrijheid van weten-
schappelijk onderzoek als voorwaarde voor wetenschappelijke vooruitgang gold. In heden-
daagse terminologie zouden we zeggen dat de natuurwetenschap vrij moest zijn van
ideologische invloeden, van welke aard ook. Deze grondregel vinden we bijvoorbeeld
duidelijk uitgesproken bij de stichting van de Royal Society te Londen, ruim driehonderd
jaar geleden, al was het woord ideologie toen nog onbekend.

In het algemeen heeft de natuurwetenschap kans gezien zich van het begin af aan
van “vreemde smetten” vrij te houden. Wel zijn er regelmatig pogingen gedaan haar
ideologisch te beinvloeden of te binden, maar blijvend succes leverde dat niet op. Het
kerkelijk verzet tegen de evolutieleer; het afwijzen van de relativiteitstheorie in nazi-
duitsland (entartete Wissenschaft) of het afwijzen van de gangbare genetica in Rusland
(de Lysenko-affaire), om enkele wat recentere voorbeelden te noemen, blijven randver-
schijnselen, die de interne ontwikkeling weinig beinvloed hebben. Vroeg of laat blijkt
de natuurwetenschap het pleit te winnen. De natuur gedraagt zich niet zoals de ideolo-
gie” dat graag zou willen, de natuur gedraagt zich zoals de natuurwetenschap dat voor-
stelt, maar dat komt omdat de natuurwetenschap zich zelf naar de natuur richt.

2. Ideologie

Letterlijk betekent “’ideologie”: leer der ideeén. Deze leer is object van wijsgerige
studie en discussie, waarbij onder andere de vraag van de oorsprong van onze ideeén
(begrippen) aan de orde komt. Zijn deze aangeboren (Plato, Augustinus), stammen zij
uit onze zintuigelijke ervaring (Hume) of heeft het verstand al dan niet via de zintuigen
een eigen toegang tot de werkelijkheid (Aristoteles)? Voor deze wijsgerige discussie
wordt echter de term “ideologie” niet of nauwelijks gebruikt. Wij laten deze betekenis
dus verder rusten.

In het huidige spraakgebruik heeft ideologie een andere betekenis en wel die van
het geheel van fundamentele ideeén en beginselen op het terrein dat we gewoonlijk aan-
duiden met woorden als levensbeschouwing, wereldbeschouwing, of ook maatschappij-
beschouwing. Vaak heeft ideologie daarbij een bijbetekenis. Het gaat niet om een neu-
trale aanduiding, maar om een negatief waarderende. Het bekendste is daarbij de wijze
geworden waarop Marx de term “ideologie” gebruikte. Marx verstaat onder ideologie
het geheel van ideeén van de leidende groep van de samenleving waarmede deze bewust
of onbewust tracht haar bevoorrechte positie te rechtvaardigen en te bestendigen. Daar

8




een bevoorrechte groep haar leidende rol dankt aan haar sociaal-economische positie
in de samenleving, wordt de betrokken ideologie in laatste instantie goeddeels bepaald
door de productiekrachten en productieverhoudingen. Zo zijn godsdienst, recht, wijs-
begeerte, zedelijkheid enz. ideologisch. De godsdienst verzoent de onderdrukten met hun
lot, het recht handhaaft de bestaande orde, de gangbare moraal doet dit op haar wijze
eveneens, enz.

Gezien deze functie van de ideologie is een ideologiekritiek nodig, die de ware
stand van zaken en de verborgen “bedoelingen” van de heersende ideologie aan het licht
brengt. De negatieve waardering van de ideologie door Marx sluit overigens niet in dat
zulk een ideologie in zijn ogen slechts negatieve effecten zou hebben. Een bepaalde
ideologie kan een tijd lang gunstig zijn voor de vooruitgang. Zo heeft de kapitalistische
ideologie in eerste instantie gunstig gewerkt om de mogelijkheden door de techniek
geschapen, daadwerkelijk te benutten. Toch is deze ideologie gedoemd ten onder te
gaan omdat zij geen recht doet aan de uiteindelijke mogelijkheden. Het op de kapitalis-
tische ideologie gebouwde maatschappelijke systeem zal bezwijken onder haar eigen
contradicties. De productieverhoudingen, met name zoals deze in de eigendomsverhou-
dingen tot uitdrukking komen, kloppen steeds minder met de ontwikkeling van de
productiekrachten. De dragers van de betrokken ideologie ervaren dit echter niet, omdat
zij door hun bevoorrechte positie op hun wijze even vervreemd van de werkelijkheid
raken als hun slachtoffers dat zijn. Hun ideologie berust op een vals bewustzijn van de
werkelijkheid.

Uiteraard kan het bovenstaande niet meer zijn dan een uiterst schetsmatige weer-
gave van Marx’ opvatting, maar hoe schetsmatig ook, zij laat ons duidelijk de moeilijk-
heid zien waarvoor Marx ons plaatst. Die moeilijkheid is niet dat ideologie vaak functio-
neert zoals Marx beschrijft. De moeilijkheid is eerder of alles wat hij ideologie noemt
zo functioneert en in het bijzonder of de these wel waar is dat elke ideologie in laatste
instantie afhankelijk is van de productiekrachten en heersende productieverhoudingen.
Is deze afhankelijkheid inderdaad zo absoluut als Marx meent?

Met deze vraag wordt tegelijk een tweede moeilijkheid opgeroepen. Met het stellen
van de vraag of Marx gelijk of ten dele gelijk heeft, vragen we immers naar de waarheid
van Marx’ eigen ideologie. Berust deze op een waar bewustzijn van de werkelijkheid?

Het lijkt derhalve onontkoombaar onderscheid te maken tussen “ware” en “valse”
ideologie of als we de term “’ideologie” uitsluitend in de zin van een valse ideologie willen
verstaan: tussen ware levens- en wereldbeschouwing en een ideologie. Daarbij gebeurt
het nogal eens dat men gemakshalve de opvatting van een ander als ideologie bestempelt
en de eigene als vrij van ideologie. Maar hoe we de kwestie terminologisch ook willen
oplossen, we ontkomen er niet aan onderscheid te maken tussen ware en valse wereld-,
maatschappij- of levensbeschouwingen, en dan kan men evengoed van ware of valse
ideologieén spreken. In feite gebeurt dat ook in het spraakgebruik, zowel in het weten-
schappelijk! als in dat van de omgangstaal. Een term als partij-ideologie is met name
in communistische landen ingeburgerd.

3. De ideologie van de natuurwetenschap

Hoe staat het met de relatie tussen natuurwetenschap en ideologie? Kan men met
recht en reden van de ideologie van de natuurwetenschap spreken? Of is het kenmerk
van de natuurwetenschap juist dat zij geen ideologie heeft?

Om deze vragen te beantwoorden is het natuurlijk nodig de beide vermelde bete-
kenissen van ideologie goed te onderscheiden. Wanneer we met ideologie niet persé de
bijbetekenis verbinden van vals te zijn, dan is het zeer wel mogelijk van de eigen ideo-

1. Voor een overzicht zie U. Dierse, Ideologie, in Historisches Worterbuch der Philisophie, Basel —
Stuttgart 1976, 1V, S. 158—185.




logie van de natuurwetenschap te spreken. Deze eigen ideologie is dan niets anders als
het geheel van fundamentele ideeén over wat goede natuurwetenschap is. Daarbij vallen
dan termen zoals: empirisch of experimenteel verifieerbaar, resp. falsificeerbaar; exact;
in maat en getal uitdrukbaar; objectief; reproduceerbaar; intersubjectief; logisch; ratio-
neel; systematisch; operationeel; onbevooroordeeld; enz.

Al roept elk van de gebruikte termen afzonderlijk, zoals trouwens hun geheel,
een grondige wijsgerige en wetenschapstheoretische discussie op, daarop gaan we niet
in. Het gaat er veel meer om dat iedere beoefenaar van de natuurwetenschap reeds in
de eenvoudige opsomming iets herkent waar hij mee vertrouwd is, zonder dat hij er veel
over spreekt. De kracht van de natuurwetenschap is immers juist dat de zojuist aange-
duide fundamentele ideeén over wat goede en betrouwbare natuurwetenschap is in de
methode van de natuurwetenschap verankerd liggen. Daarom leert men de “’ideologie”
van de natuurwetenschap min of meer “spelenderwijze” door de natuurwetenschap te
leren beoefenen. Door de praktische vertrouwdheid met de natuurwetenschappelijke
methode worden de beoefenaars van de natuurwetenschap tevens vertrouwd met haar
”ideologie”. De natuurwetenschap heeft dus wel degelijk een “ideologie”, het is echter
een die meestal onbesproken blijft, maar daarom niet minder werkzaam is. Van dit
laatste zijn de beoefenaren van de natuurwetenschap zich trouwens goed bewust, zij
kennen de betrouwbaarheid van hun wetenschappelijke methode.

We komen nu aan de vraag of er ook van de ideologie van de natuurwetenschap
sprake kan zijn, wanneer we daarbij aan valse ideologie denken. Twee zaken zijn dan aan
de orde. De eerste is de reeds eerder genoemde kwestie dat soms getracht wordt van
buitenaf de natuurwetenschap ideologisch te beinvloeden. Tegen dit soort beinvloeding
is de natuurwetenschap tamelijk immuun, zoals we gezien hebben, hoe respectabel de
betrokken ideologieén ook mogen zijn.

Er zijn echter nog andere en voor de natuurwetenschap gevaarlijker vormen van
ideologie, die niet rechtstreeks betrekking hebben op de inhoud van de natuurweten-
schap. Wanneer iemand bijvoorbeeld de stelling verkondigt dat de natuurwetenschappe-
liike methode de enig legitieme wetenschappelijke methode is, of de stelling dat een
uitspraak die niet empirisch verifieerbaar is, geen betrekking kan hebben op de werkelijk-
heid, dan stelt zich de vraag of we hier ook niet met een bepaalde vorm van ideologie te
maken hebben. Hetzelfde geldt met betrekking tot een stelling die zegt dat de enige
werkelijke vooruitgang van de mensheid gelegen is in de ontwikkeling van de wetenschap
en van de wetenschappelijke geesteshouding.

Van al deze stellingen kunnen we vaststellen dat zij niet meer tot de eigen ideolo-
gie van de natuurwetenschap behoren. Zij moeten dus op iets anders berusten, op andere
ideeén, op een andere ideologie. Dit kan een wijsgerige overtuiging zijn, een wetenschaps-
theoretische of een, die op bepaalde maatschappij-opvattingen stoelt. Daarbij is het zeker
niet uitgesloten dat de eigen positie van de wetenschapsbeoefenaar (dat hoeft niet noodza-
kelijk de sociaal-economische te zijn) hem mede inspireert tot de genoemde stellingen.
(Daarom behoeven zij overigens nog niet vals te zijn.)

Een ander voorbeeld, waarbij aan ideologie te denken'is, is de idee dat hetgeen het
best te onderzoeken is, ook het belangrijkste is"om te weten. Deze idee vindt haar pen-
dant in een andere, namelijk dat wat het best te bewerken is, zoals de vooruitgang van
de techniek, de verhoging van de efficiency in het bedrijfsleven, of de opvoering van de
materi€le welstand ook het belangrijkste is voor menselijke en maatschappelijke voor-
uitgang.

Hoe betrekkelijk de waarheid van deze stellingen is (want stellingen zijn het, al
worden ze vaak niet uitdrukkelijk geformuleerd) blijkt onder andere bij de geneeskunde.
Deze heeft dank zij het inschakelen van natuurwetenschappelijke methoden en resul-
taten een onmiskenbare vooruitgang geboekt. Toch blijkt deze vooruitgang maar betrek-
kelijk: er lijken steeds meer zieken te zijn, terwijl ook het ziekteverzuim en de ziekte-
nood steeds toenemen. lets dergelijks is wellicht ook met de natuurwetenschappelijk
gestimuleerde landbouw het geval. Enerzijds grote successen, anderzijds echter ook

10




aanwijzingen dat de natuurwetenschappelijk geinspireerde aanpak van de problemen
haar beperkingen heeft.

Zo zijn er meer voorbeelden te geven die duidelijk kunnen maken dat ook weten-
schappelijk en technisch geinspireerd denken niet immuun is tegen bepaalde vormen
van ideologie. Waarmee overigens niet gezegd is dat de thans in zwang zijnde anti-na-
tuurwetenschappelijke en anti-technische houding van ideologische smetten vrij zou
zijn.

Vatten we hetgeen tot nu toe over ’natuurwetenschap en ideologie” gezegd is
kort samen, dan krijgen we het volgende beeld. De natuurwetenschap als zodanig, dat
wil zeggen wat haar inhoud betreft, is tamelijk immuun tegen ideologische beinvloeding
van buiten. Dit komt omdat haar eigen ideologie stevig verankerd ligt in haar metho-
dische beginselen. Of anders gezegd: deze ideologie is meer impliciet dan expliciet, maar
daarom niet minder effectief. Dit is de kracht van de natuurwetenschap, maar die kracht
is tegelijk haar zwakte. Want daardoor wordt zij vatbaar voor een ideologische beinvloe-
ding, die niet op haar inhoud betrekking heeft, maar op de betekenis van de natuur-
wetenschap, zowel haar geestelijke als haar maatschappelijke. Op deze zwakte” van de
natuurwetenschap moeten we wat verder ingaan.

4. De precaire positie van de natuurwetenschap

Het eigenaardige van de natuurwetenschap — en dat geeft haar zulk een precaire
positie in de kultuur en in de maatschappij — is dat de natuurwetenschap niet over de
methodische middelen beschikt over zichzelf na te denken. We kunnen het ook aldus
formuleren: het begrip van de natuurwetenschap is geen natuurwetenschappelijk begrip.
Natuurwetenschappelijke begrippen zoals massa, energie, entropie, electron, atoom,
molecule, potentiaalverschil, electrische lading, veldsterkte, golflengte enz. zijn uitstekend
geschikt om stoffelijke dingen, toestanden en processen te karakteriseren. Zij schieten
echter ten enenmale tekort om de natuurwetenschap als menselijke activiteit te beschrij-
ven, laat staan om haar betekenis voor het geestesleven en voor de maatschappij te ana-
lyseren. Iets dergelijks geldt trouwens voor de techniek. Ook het begrip van de techniek
is geen technisch begrip.

Al met al is dit een precaire situatie voor een wetenschap die zulk een geweldige
invloed, zowel geestelijk als materieel, in de samenleving uitoefent. Dit feit maakt de
natuurwetenschap en de techniek uiterst kwetsbaar voor beinvloeding van buiten en
voor ideologische hantering. Deze constatering is niet in strijd met de eerder vastgestelde
ideologische immuniteit van de natuurwetenschap. Want deze immuniteit betrof de
inhoud van de natuurwetenschap en niet haar toepassing of het nadenken over haar
betekenis. Vandaar dat de in de vorige paragraaf genoemde stellingen over de betekenis
van de natuurwetenschap en haar toepassing niet onder de zeggingsmacht van de natuur-
wetenschap zelf vallen. Zij stammen zoals we gezien hebben uit een andere sfeer, een
wijsgerige, wetenschapstheoretische of een politieke. Daarmee zijn deze stellingen uiter-
aard niet als “ideologisch” veroordeeld, ze moeten~op hun eigen merites beoordeeld
worden, maar bij deze beoordeling zullen we wel aandacht moeten hebben vodr ideolo-
gische beinvloeding in de kwalijke zin van deze term.

Uit het voorafgaande moge duidelijk geworden zijn dat ideologische problemen
rond de natuurwetenschap met name optreden bij de toepassing van de natuurweten-
schap, en wel bij de maatschappelijke toepassing. Deze laatste beperking is niet zonder
belang. De toepassing van reeds verworven natuurwetenschappelijke inzichten in het
experiment behoort immers tot de natuurwetenschap zelf, omdat ook de doeleinden
van het experiment daartoe behoren. Ook dit is een belangrijk voordeel van de natuur-
wetenschap in vergelijking met de gedrags- en maatschappijwetenschappen. Dit is trou-
wens de reden waarom het probleem van de waardevrijheid bij de natuurwetenschappen
anders ligt dan bij de genoemde menswetenschappen. De natuurwetenschap kan haar

11




inzichten verwerven buiten haar maatschappelijke toepassing om. De maatschappijweten-
schappen kunnen dit niet. De natuurwetenschap kan ervan uitgaan dat het stukje natuur
dat zij binnen het laboratorium onderzoekt, inderdaad representatief is voor de te onder-
zoeken natuur. En met dit stukje kan zij naar believen experimenteren.

Aan beide voorwaarden is niet meer voldaan als het om de maatschappij gaat. Maat-
schappelijke experimenten betreffen altijd de concrete maatschappij zelf en daarmee kan
men niet naar believen experimenteren. Dit moet steeds gaan in de richting van wat
een betere maatschappij is. Het is als met het klinisch experiment in de geneeskunde of
in de psychologie. Ook in het geval dat deze experimenten in eerste instantie uitgevoerd
worden ter verdieping van dat wetenschappelijk inzicht, moeten zij toch altijd op het
heil van de betrokken patienten gericht staan. Daarom spelen bij de menswetenschappen
waardeoordelen ook binnen de wetenschap zelf steeds een rol.

Bij de natuurwetenschap ligt dit, zoals gezegd, anders. Dit is haar kracht, maar
tegelijk ook weer haar zwakte. Het betekent immers dat van de natuurwetenschap zelf
geen oordeel verwacht kan worden over wat een goede of slechte toepassing is. De natuur-
wetenschap, en hetzelfde geldt voor de techniek, kan wel zeggen wat geschikte en wat
ongeschikte middelen zijn om een bepaald doel te bereiken, maar over het doel zelf
kan zij geen oordeel geven. Dit is haar zwakte, want het oordeel over de doeleinden is
bij de toepassing van de wetenschap minstens evenzeer nodig als het oordeel over de
middelen. Bij het toepassen van wetenschap gelden derhalve andere kriteria dan bij het
beoefenen van zuivere wetenschap. Ook daarover nog een enkele opmerking.

Ten aanzien van de kennis is de stelling te verdedigen dat weten als zodanig goed
is. In beginsel geldt derhalve: Alles wat we kunnen weten, mogen we ook proberen te
weten te komen. (Al zijn daarbij uiteraard niet alle middelen geoorloofd.) Een soortge-
lijke stelling geldt echter niet met betrekking tot de toepassing van de wetenschap. Niet
alles wat we kunnen maken of doen, mag gemaakt of gedaan worden. De moeilijkheid
is nu dat wat behoort of niet behoort gedaan te worden niet uitsluitend langs natuur-
wetenschappelijke weg vast te stellen is. Daarom moet de natuurwetenschap als geheel
bezien worden in een groter en ruimer geheel van ideeén dan waarover zij zelf beschikt.
En dat is een precaire positie voor een wetenschap die zulk een enorme invloed uitge-
oefend heeft en voortgaat uit te oefenen.

Om deze precaire positie nog wat verder te belichten moge ter afsluiting nog de
volgende beschouwing dienen. Terwijl het van de ene kant onbetwistbaar waar is dat
de natuurwetenschap zelf niet over de doeleinden van haar toepassing kan oordelen
waardoor zij op een meer omvattende “ideologie” is aangewezen, geldt van de andere
kant dat geen mens-, wereld- of maatschappijbeschouwing meer aanvaard kan worden,
die wat de natuurwetenschap ons geleerd heeft over de werkelijkheid en de plaats van
de mens daarin niet serieus neemt. De natuurwetenschap heeft een doorbraak bewerk-
stelligd in de wetenschap en de techniek, en daarmee tevens in de maatschappelijke
mogelijkheden. We zitten nog midden in die doorbraak en we zijn nog onvoldoende op
haar ingespeeld. Zowel onze reflectie daarop als ons handelen ernaar lopen achter op
wat deze doorbraak aan het licht heeft gebracht.

Voor een deel is dit het gevolg van het feit dat de nieuwe tijd in haar vooruitgangs-
geloof er min of meer onbewust vanuit is gegaan dat de natuurwetenschappelijke en
technische doorbraak vanzelf tot een betere maatschappij zou leiden. Daarmee heeft
het vooruitgangsgeloof de precaire positie van natuurwetenschap en techniek onvol-
doende onderkend en te weinig oog gehad voor de intrinsieke beperkingen eigen aan
de natuurwetenschappelijke en technische ideologie en zo het gevaar van de techno-
cratie opgeroepen.

Voor een ander en belangrijker deel is het onvoldoende ingespeeld zijn op de door-
braak van de natuurwetenschap het gevolg van het feit dat deze doorbraak zo laat plaats-
vond (overigens niet toevallig). Daardoor had zich in 25 eeuwen een kultuur- en waarden-
systeem kunnen ontwikkelen dat uitging van de veronderstelling van zeer beperkte mate-
riéle mogelijkheden. Het was een veronderstelling die steeds weer opnieuw bevestigd

12

M




werd door de ervaring in wisselende historische omstandigheden, want er is zo het een
en ander gebeurd tussen de 6e eeuw v. Chr. en de 18e eeuw na Chr. Alle “ideologieén”
van deze gehele periode bleven derhalve gekleurd door de genoemde veronderstelling,
die zij op goede gronden voor juist hielden.

In zoverre had Marx zeker gelijk: de gangbare ideologieén zijn afhankelijk van de
productiefactoren. Ook als deze afhankelijkheid geen totale afthankelijkheid is, blijft ze
toch nog groot genoeg om begrijpelijk te maken dat het traditionele waardensysteem in ver-
warring geraakte door de doorbraak van de natuurwetenschap en de techniek. De natuur-
wetenschap heeft zich zodoende ontwikkeld in een “ideologisch™ uiterst verwarde situa-
tie. Dit was niet erg voorzover het haar eigen interne wetenschappelijke ontwikkeling
betrof, die wordt immers door haar eigen interne ideologie gestuwd. Het was echter wel
erg wat de maatschappelijke toepassing van de natuurwetenschap via de techniek betrof.
Deze werd daardoor vatbaar voor velerlei valse ideologie, waarvan wellicht de belang-
rijkste het geloof was, dat de techniek het middel was voor al onze kwalen.

Zo is de wereld door de ontwikkeling van de natuurwetenschap en de techniek
in een ernstige crisis geraakt. Het is echter geen crisis die als verval van de beschaving
gekenmerkt moet worden, het is een vooruitgangscrisis, gevolg van een verrassende
wetenschappelijke ontwikkeling, verrassend door wat de natuurwetenschap aan kennis-
verrijking gebracht heeft, maar meer nog verrassend door wat zij aan maatschappelijke
mogelijkheden geopend heeft. De daarbij passende ideologie hebben we nog onvoldoende
ontwikkeld, maar mag ons dit verbazen in het licht van de geschiedenis? In het bijzon-
der mag ons dit niet verbazen wanneer we bedenken dat de vruchtbaarheid van het
samenspel tussen theorie en experiment dat de natuurwetenschap ons heeft laten zien,
ook blijkt te gelden voor het samenspel tussen maatschappelijke idealen en hun reali-
satie. Ook bij ideologieén is er een wisselwerking tussen theorie en praxis. Daarvan te
leren kost tijd, meer tijd dan in de natuurwetenschap zelf, waar deze wisselwerking in het
laboratorium kan worden kortgesloten.




Invloed van natuurwetenschappen op maatschappelijke en politieke
besluitvorming

Dr. J. C. Terlouw

Het Natuurwetenschappelijk Gezelschap bestaat honderd jaar. Wat zal het verschil
groot zijn tussen wat 100 jaar geleden de gemoederen bezighield van hen die de natuur-
wetenschappen beoefenden, en wat nu de aandacht heeft. Niet een verschil in weten-
schappelijke methodiek. Nog steeds is dezelfde objectief/critische houding nodig als
vroeger om de natuur haar geheimen te ontfutselen. Ook niet een verschil in doorzettings-
vermogen, of liefde voor het vak, zo u wilt. Nog steeds kunnen alleen zij die een waar-
achtige bezieling voelen zich aan de grenzen van hun wetenschap bevinden en die grenzen
verleggen. Het verschil zit *m in de interactie van de natuurwetenschappen en de samen-
leving.

— Vroeger een vage bewondering voor obscure, terzijde staande geleerden, nu een criti-
sche, ter verantwoordmg roepende houding;

- Vroeger weinig directe invloed van de natuurwetenschappen op het maatschappijbeeld,
nu een samenleving die tot in zijn fijnste vezelen is doortrokken met de resultaten van
wetenschap en techniek;

— Vroeger het rustige gevoel dat men zich bezighield met een waardenvrije wetenschap,
nu steeds de pijnlijke confrontatie met de vraag: wat doe je, waarom doe je het, wat
zijn van je daden de maatschappelijke consequenties?

Men kan vragen naar de invloed van de natuurwetenschappen op maatschappelijke
en politieke besluitvorming. Even relevant is de vraag wat de invloed is van de maatschap-
pij, of van de politiek, op de wetenschappelijke keuzen, op de prioriteiten, op de besluit-
vorming die leidt tot het wetenschappelijke programma. Feitelijk zijn deze vragen niet
echt te scheiden, het is een wisselwerking. Ik zal ook niet proberen ze te scheiden. Weten-
schap is een wezenh_]k deel van de samenleving, wij zouden zonder wetenschapsbeoefening
heel anders samenleven dan nu, anderzijds zou de wetenschap zonder de vragen die de
samenlevmg stelt er heel anders u1t21en dan nu.

Wat is elgethk besluitvorming?*

a. Besluitvorming is het proces dat voorafgaat aan het doen van een keuze tussen alter-
natieven. De eenvoudigste vorm van een keuzealternatief is wel doen of niet doen,
ja of nee. De keus kan ook gaan tussen meerdere alternatieven: je kunt op je zater-
dagmiddag gaan wandelen, fietsen, een cafe bezoeken, bladeren harken, niks doen
of een spreekbeurt gaan houden.

b. Bij besluitvorming gaat het meestal om een probleem met een gelijkwaardig aantal
argumenten voor en tegen. Als er veel meer nadelen zijn dan voordelen, of omge-
keerd, dan speelt het besluitvormingsproces zich zo snel en soepel af, dat het nauwe-
lijks als zodanig wordt herkend. Het besluit van de voetballiefhebber, om een vrij-
kaartje voor een wedstrijd tussen Ajax en PSV te benutten, vergt nauwelijks besluit-
vorming, als het enige nadeel is dat hij daarvoor een uitzending over micro-korfbal
op de televisie zal moeten missen.

c. Met besluitvorming bedoelen we niet een wegingsproces. Als u een huis wilt laten
bouwen en u krijgt daarvoor het aanbod van twee verschillende aannemers voor een
huis van gelijkwaardige kwaliteit, maar met 20% prijsverschil, dan heeft het wegschrap-
pen van de duurste nauwelijks iets met besluitvorming te maken. Het is meer optellen
en aftrekken, wégen. Wegen is iets anders dan afwegen, wegen doet men met groot-
heden van gelijke dimensie, afwegen met grootheden van ongelijke dimensie. Besluit-
vorming is een proces van afwegen, niet van wegen.

1. Zie ook de “Ingenieur” dd. 6—1-1977.

14




Een echt besluit houdt in het maken van een keuze tussen grootheden met een
ongelijke dimensie. De keus tussen een kleurentelevisie of een week naar de Costa Brava,
dat is een keus in de persoonlijke sfeer. De keus tussen een cultureel centrum en een
viaduct, dat is een keus voor een stadsbestuur. De keus tussen Deltaveiligheid met milieu-
behoud rond de Oosterschelde in 1985 en Deltaveiligheid zonder milieubehoud in 1978,
dat is een keus voor de Centrale Overheid. De keus tussen een electronenmicroscoop en
een wetenschappelijk medewerker, dat is een keus die beoefenaren van wetenschappen
moeten maken. Keuzen tussen ongelijksoortige grootheden. In het proces van de besluit-
vorming moet de betekenis van alle verschillende argumenten, met hun verschillende
dimensies, helder en duidelijk worden gemaakt, niet om ze tegen elkaar te kunnen wegen
(dus wegstrepen), maar om ze te kunnen dfwegen, om te zorgen dat men achteraf niet
hoeft te zeggen: “Als ik dat had geweten . . .” Het helder en duidelijk maken van de
argumenten zou je het wetenschappelijke aspect van de besluitvorming kunnen noemen,
het doen van de uiteindelijke keuze is het politicke aspect. Het wetenschappelijke aspect
neigt naar het objectieve, het parlementaire aspect naar het subjectieve. De wetenschaps-
man probeert onbevooroordeeld te zijn (volstrekte objectiviteit bestaat niet), de politi-
cus wil niet onbevooroordeeld zijn; wel in zoverre dat hij de argumenten zo eerlijk en
volledig mogelijk gepresenteerd wil hebben, niet als het gaat om zijn uiteindelijke keuze,
want daarbij toetst hij de argumenten doelbewust aan zijn vooroordeel, aan zijn begin-
selen, zijn programma, zijn politieke denkwijze.

Besluitvorming is een proces dat tijd kost. We kunnen dat heel goed nagaan aan de
hand van een persoonlijke beslissing. Stel, u woont in een winkelstraat in Wageningen en
u staat voor de keus of u ja of nee zult verhuizen naar Bennekom. De feiten zijn bekend.
Bekend is of u goedkoper of duurder zult wonen, of u dichterbij of verder van uw werk
komt te woner, er is ginds een tuin, maar hier is de keuken groter en gezelliger, de kinde-
ren vinden het vervelend om naar een andere school te moeten, maar in Bennekom wonen
goeie vrienden van u vlakbij, enfin, vult u maar aan. De feiten zijn bekend, maar u kunt
toch niet meteen beslissen. Er is een rijpingsproces voor nodig. U hebt tijd nodig om met
de nadelen van een beslissing verzoend te raken, om aan de gedachte van die nadelen
te wennen, en om de voordelen ervan te vertroetelen, in gedachten te omarmen. Pas
als dat proces plaats heeft gevonden kunt u met gemoedsrust en overtuiging beslissen.

Hetzelfde geldt voor een bestuurlijke of politieke beslissing. Het besluit moet
groeien. De politicus moet wennen aan de gedachte dat een bepaald besluit slecht zal
vallen bij zijn achterban. De bestuurder moet zich vertrouwd maken met het feit dat hij
A opgeeft als hij B kiest. De directeur van een laboratorium moet eerst moed verzame-
len voor hij het onderzoekprogramma overhoop durft te halen. Politici zijn geneigd
beslissingen voor zich uit te schuiven. Maar wie heeft die neiging eigenlijk niet? Het is
een gerechtvaardigde neiging, die niet alleen voortkomt uit
— angst om te beslissen;

— uit laksheid;

— omdat met de tijd raad komt;

— omdat betere tijden de beslissing makkelijker kunnen maken.

Uitstel van beslissen kan soms prima worden gemotiveerd met het argument dat (of-
schoon de argumenten op een rij staan en de feiten bekend zijn) de besluitvorming nog
onvoldoende tijd heeft gehad om tot wasdom te komen.

Het is haast een eufemisme om te spreken van de invloed van de natuurweten-
schappen op de maatschappelijke besluitvorming. Dat veronderstelt namelijk dat de
maatschappelijke ontwikkeling een gevolg zou zijn van een besluitvormingsproces. In
werkelijkheid voltrekt deze ontwikkeling zich tamelijk autonoom, en wordt deze ont-
wikkeling, zeker in deze eeuw, voor een goed deel gedicteerd door de ontwikkelingen in
wetenschap en techniek.

Evenzeer is de vraag in hoeverre aan de ontwikkeling van wetenschap en techniek
een besluitvormingsproces ten grondslag ligt. In feite hebben wetenschap en techniek in
verschillende opzichten de touwtjes van de samenleving in handen genomen en spelen

15




daarin een dominerende rol. Want

— de mens is zeer afhankelijk geworden van de techniek;

— wetenschap en techniek verhullen hun eigen eenzijdigheid;

— wetenschap en techniek dicteren, althans beinvloeden, de ethiek van mens en samen-
leving.

Ik zal dat nader toelichten.

De mens is te sterk afhankelijk van de techniek. Natuurlijk horen mens en techniek
essentieel bij elkaar, maar de mens lijkt de onderworpene te zijn geworden van zijn eigen
kunnen.

Laten we eens kijken naar de voedselvoorziening. Het aantal exemplaren van een
soort hangt niet af van de potentie, maar van de beschikbaarheid van voedsel. Dat geldt
ook voor de mens. We zien dan ook dat de verdubbelingstijd van het mensental duidelijk
verband houdt met de ontwikkeling van de agrarische productie. In het verre verleden
geeft de domesticatie van dieren groeimogelijkheden van voedselvoorziening, dus van het
aantal mensen. Na de middeleeuwen doet een ingrijpende verandering van het ruimtelijk
ordeningsbeleid dat (ik bedoel het ontdekken van en emigreren naar nieuwe werelddelen),
terwijl ook de introductie van de backbone van de Hollandse maaltijd, de aardappel, zijn
steentje bijdraagt. Misschien uit liefde voor deze knol nam het aantal Nederlanders in
aantal harder toe dan van welk volk ook, hoe dat zij, de verdubbelingstijd van het aantal
mensen schrompelde in van 1000 of meer tot 200 jaar. Dat was nog niets. Toen weten-
schap en techniek zich er echt mee gingen bemoeien, barstte de Homo Sapiens pas echt
los. Omstreeks 1850 begon de minerale bemesting en 80 jaar later was de bevolking op-
nieuw verdubbeld. Vooral na 1945 is de mechanisatie in de landbouw enorm toegenomen.
Chemische middelen bestrijden “onkruid” en “ongedierte”. Irrigatie wordt op grote
schaal toegepast. Het kunstmestgebruik is gestegen van ongeveer 8 miljard kilogram per
jaar in 1940 tot ongeveer 800 miljard kg per jaar in 1975. En in 45 jaar heeft de wereld-
bevolking zich opnieuw verdubbeld. Door weer andere wetenschappelijke en technische
ontwikkelingen in gezondheidsleer en hygiéne, uitbanning van besmettelijke ziekte en
dergelijke stijgt het aantal mensen nu zo snel dat de landbouwproduktie het niet bij kan
houden. En daar komt het dilemma: op straffe van nog meer verhongerenden, nog meer
kindertjes met opgezette buikjes en doodshoofdgezichtjes, zijn we wel verplicht om
schadelijke landbouwmethoden te blijven gebruiken, ja, méér er van te gebruiken. Wie
durft te verdedigen dat in een hongerende wereld insecticiden maar moeten worden
afgeschaft, de pesticiden, de monocultures? Wie durft het aan om de massa’s die indirect
door de techniek zijn verwekt, via het zaad van de grotere voedselproductie en de betere
gezondheidsleer, te laten omkomen, door de definitie voor techniek toe te passen die de
Winkler Prins daarvoor geeft: “manifestaties waardoor de mens zijn bestaan veraange-
naamt en zich verweert tegen al wat zijn bestaan bedreigt”. Het is immers duidelijk
dat de bevolkingsexplosie een gevolg is van de ontwikkeling van de techniek en toch het
bestaan van de mens bedreigt.

Een ander voor de hand liggend voorbeeld van hoe we ons afthankelijk hebben
gemaakt van de techniek, is de bewapening. De atoombom is ontwikkeld om het fascis-
me te bestrijden door overtuigd anti-fascistische natuurkundigen, die heel goed wisten
wat ze aan het doen waren. Trouwens, Hitler had de atoombom wellicht eerder gehad
dan de Amerikanen als hij zijn joodse Nobelprijswinnaars het land niet had uitgejaagd.
Opnieuw, eufemistisch kunnen we zeggen dat de nucleaire bom een verworvenheid is
waarmee de mens zich verweert tegen “wat zijn bestaan bedreigt”. Maar natuurlijk
is het in werkelijkheid zo dat als het bestaan van de mens door iets wordt bedreigd, het
wel de atoomwapens zijn. In 1945 riep een deel van de mensheid de hulp in van de atoom-
bom om het fascisme te verslaan, in 1976 voelt het Atlantisch Bondgenootschap zich
voor zijn vrijheid afhankelijk van deze wapens, maar tegelijkertijd voelt de hele mensheid
zich door de aanwezigheid van deze wetenschappelijk/technische produkten in zijn
bestaan bedreigd. Dit is een dictaat van de politiek, maar eerder was er het natuurweten-
schappelijke dictaat die deze ontwikkeling mogelijk maakt.

16

D




Techniek hoort bij de mens, we hebben ons er te afhankelijk van gemaakt. Ik vraag
me wel eens af wat er zou gebeuren als in een strenge winter de electriciteit een paar
dagen zou uitvallen (en daarmee de centrale verwarming) of als de Rijn een paar weken
vergiftigd zou zijn (wat hij al is, maar net niet genoeg). We weten dat we met onze pro-
ductiemethoden het milieu verpesten, met name het leven in de oceanen bedreigen.
Helaas, we kunnen er maar heel langzaam iets aan doen, omdat anders de economie
ineenstort. Juist de gebieden waar de techniek ons leven niet veraangenaamt, of de
gebieden waar de wetenschap ons niet beschermt tegen wat ons bestaan bedreigt, maar
zelf bedreigt, is hij moeilijk terug te dringen. De wetenschap en techniek laten zich
niet gemakkelijk gezeggen. Ze vertonen veel tekenen van de tovenaarsleerling. We zijn
er te zeer van afhankelijk geworden.

Wetenschap en techniek hebben bewondering afgedwongen, o.a. door een eigen
eenzijdigheid knap te verhullen. Wie ziet hoe een televisiebeeld storingsvrij, via een
satelliet, van continent naar continent wordt overgeseind, wie in 6 uur airconditioned en
schokvrij naar New York wordt gevlogen, wie verneemt dat atoomduikboten onder het
Poolijs doorvaren, wie ziet hoe regeldrukkers van computers met mitrailleursnelheid
gegevens afdrukken voor de berekening waarvan het menselijk brein jaren nodig zou
hebben, die vergeet gemakkelijk dat het onweersvliegje dat op het schrijfpapier liep
en per ongeluk door de voortjakkerende pen werd vermorzeld, met geen mogelijkheid
door zelfs de knapste geleerden, de bekwaamste technici, opnieuw tot leven kan worden
gewekt, laat staan dat een nieuw exemplaar kan worden gesynthetiseerd. Onze kennis is
groot maar eenzijdig. Van de organismen kennen we pas een begin van begrip van de
eenvoudigste, de omzettingen die in ieder groen blad plaatsvinden kunnen we niet na-
bootsen. Maar intussen weten we heel wat van de wetmatigheden van de dode natuur,
we kennen de materialen en weten ze te gebruiken, we landen op de maan en iedereen
kan het zien op zijn kleurentelevisie. Van processen in de menselijke samenleving weten
we ook bitter weinig. We kunnen niet voorkomen dat er oorlogen woeden, we weten
geen raad met de werkloosheid, maar wel kunnen we iedereen in kaart brengen en met
een druk op de knop te weten komen wie er katholiek is , en wie het was.

Op enkele terreinen heeft de techniek fantastische prestaties verricht. Stagneert
er op zo’n terrein iets dan stapelen we techniek op techniek opdat het bouwwerk niet
vervalle, maar tot in de hemel reike. Zo bracht de technische ontwikkeling welvaart,
comfort, brood en spelen. Het belang daarvan wordt niet licht overschat, maar het heeft
het nadeel dat vaak wordt vergeten dat de techniek beperkt is, eenzijdig in zijn presta-
ties.

Wetenschap en techniek beinvloeden in niet geringe mate onze ethiek. Onze hou-
ding ten opzichte van sex is veranderd. Er wordt anders gedacht over wat mag en niet
mag dan 20 jaar geleden. Hoe u daar ook over moge denken, dat zal toch wel iets met
de pil, het spiraaltje, de vrijwillige sterilisatie, en wat er meer moge zijn, te maken hebben.

Het geloofsleven is, in ieder geval naar vorm, maar waarschijnlijk ook naar inhoud,
veranderd. Ik acht het uitermate waarschijnlijk dat dit heeft te maken met technische
ontwikkelingen.

— De alom bezichtigde maanbezoeken vingen de oneindige hemei, het uitspansel, in een
menselijke schaal.

— Het populariseren van het vliegen bracht andere culturen, andere godsdiensten binnen
ieders gezichtsveld.

— De televisie bracht het cynisme, de betrekkelijkheid der dingen, en de spot met on-
wrikbaar geachte waarden in ieders huiskamer.

Op zichzelf hoeven we niet negatief te beoordelen dat technische ontwikkelingen de blik

verruimen en daardoor ethische ontwikkelingen stimuleren. Als we er ons maar van

bewust zijn. Ook zonder pil, in het verleden, werd met veel genoegen datgene gedaan

waarvoor die pil nu grotere mogelijkheden schept, en naar mijn gevoel is er een “wet

van behoud van geloof”, waardoor geloof dat de kerken verlaat elders weer opduikt. Ik

ben dan ook niet van mening dat wetenschappelijke ontwikkelingen de ethische ont-

17




wikkelingen dwingend kunnen voorschrijven, zoals een langdurige dictatuur dat kan,
maar een Krachtige invloed gaat er wel van uit.

De mens ondergaat als individu en als volk en als soort natuurlijk allerhande in-
vloeden. De geboorte van zijn kind, een grote natuurramp en de ontdekking van de
halfgeleider, zij gaan noch het individu, noch het collectivum ongemerkt voorbij. Geluk-
kig niet, bij alle leven hoort ontwikkeling. Het is op zichzelf dan ook niet zo verwonder-
lijk en niet zo verwerpelijk dat de ontwikkeling van de technologie de ethiek van de men-
sen beinvloedt. De vraag is of we het ons bewust zijn en of we er ons desgewenst aa
kunnen onttrekken. )

In theorie geeft ieder toe dat het altijd moet gaan om de mens en niet om de weten-
schappen, maar wat is dan essentieel aan de mens, wat is het wezenlijke dat niet mag
worden aangetast? Als een op de twintig administratieve krachten het niet kan verdragen
om in een air-conditioned ruimte te werken, zonder contact met de buitenlucht, met
het weer, is dat dan een reden om wel beweegbare ramen in te bouwen en geen luxaflex
die automatisch sluit bij de eerste zonnestraal? Of had hij dan maar houthakker moeten
worden. Heeft een mens het fundamentele recht om bomen te zien, de wisseling der
seizoenen waar te nemen, de knoppen te zien zwellen, de bladeren te zien vallen? Zo
ja, waar komen dan die monsterlijke flatwijken vandaan? Is wezenlijk aan de mens dat hij
in de buurt van anderen wil zijn, dat hij gemeenschap zoekt, contact nodig heeft? Zo ja,
hoe komt het dan toch dat we onze organisatie en produktie zo hebben ingericht, dat
we als lid van de gemeenschap vervlochten zitten in duizend onbegrijpelijke regelingen
en als individu zo onafhankelijk zijn geworden, met onze ijskast, auto en ziekenhuisfacili-
teiten, dat velen vereenzamen achter hun automatisch open- en dichtgaande deuren.

Toen ik in dienst was had ik een kamer bij een oude mevrouw en haar vijftigjarige
dochter. De oude mevrouw was zwak, maar helder van geest en zij had er vrede mee dat
haar einde nabij was. Op een vrijdag, toen ik vertrok voor het weekend, nam ik afscheid
van haar. De dochter die me uitliet, zei in alle rust dat haar moeder nog maar een dag had
te leven. Toen ik ’s maandags terugkwam waren inderdaad de gordijnen gesloten, maar de
eerst zo rustige dochter was in alle staten van verwarring en opstandigheid. Die zaterdag
hadden ze haar moeder gehaald, weg uit haar donkere kamer met pendule en verschoten
crapeaux, naar een lichte ziekenhuiskamer met uitzicht op een nieuwbouwwijk. Daar was
ze ’s zondags gestorven, op een hoog bed, vierentwintig uur later dan haar tijd was, met
slangen in neus en armen. Zo gaat dat in een samenleving waarvan wetenschap en techno-
logie wel de ontwikkeling, maar nauwelijks de besluitvorming beinvloeden. Je vraagt je
wel af: is in deze technocratie de mens de maat der dingen?

De besluitvormingsprocedures in de maatschappij schieten tekort, waardoor er een
soort technologische wildgroei over de mensen heenrolt die niemand precies zo wil, maar
waar ook niemand iets aan schijnt te kunnen veranderen. En dat ondanks het feit dat
onze industriéle samenleving wordt gekarakteriseerd door deskundigen, je struikelt over
de deskundigen. En toch, wie kan zich deskundig noemen als het gaat om het nemen
van beleidsbeslissingen, waarvan de effecten vooral over tien jaar voelbaar zullen zijn?
Wie kan zich deskundig noemen als het gaat om de vraag of de mensen zich door een
bepaalde maatregel gelukkiger of ongelukkiger zullen gaan voelen?

Deskundig zijn is een hachelijke zaak. Voor je het weet ben je met je deskundig-
heid bezig het systeem in stand te houden, waarbinnen die deskundigheid nut heeft.
Het systeem, opgebouwd uit machtslijnen, bestuurders, adviseurs, deskundigen, regelin-
gen, wetten en wat dies meer zij. Maar het gaat niet om het systeem. Het systeem is een
instrument, zonder doel in zichzelf. In de jaren na de oorlog zijn we vol vuur aan de slag
gegaan om onze technocratie te herstellen en te vervolmaken. En in de zestiger jaren was
de perfectie tot grote hoogte gestegen. Er was een bijna volledig opvangsysteem voor
ouden van dagen, verzorgd tot de dood in propere kamertjes, met een gemeenschapshal
met televisie. Er was een bijna volmaakt systeem van particuliere woningen, in keurige
blokken van zestig of honderdzestig, met balkonnetjes voor de wieg bij zonnig weer en
verantwoorde groene stroken tussen de blokken. De tussenwanden waren wat dun,

18




terwijl het vermogen van de geluidsversterkers toenam, maar dat zal wel wennen. Er
was een gestage stijging van de arbeidsproduktiviteit, die werd vertaald in guldens, voor
automobielen, en in meer vakantiedagen, voor geheel verzorgde vliegreizen naar Mallorca.
Op het geringe nadeel dat je — vrij plotseling — haast nergens in Nederland meer in het
oppervlaktewater kon zwemmen, werd niet zo gelet.

Bij deze vervolmaking van de technocratie was op één ding nauwelijks gelet, name-
lijk of de mensen, de klanten van het systeem het zo wel wilden. Het waren toch demo-
cratische beslissingen zult u tegenwerpen. Zeker, dat waren het, maar ook democratische
systemen, z¢&lfs een democratisch systeem als het onze, zo ongeveer het minst slechte in
de wereld, zijn in staat om te functioneren op een manier die met de wensen van de
burgers weinig van doen heeft. Eens per vier jaar een rood potlood hanteren biedt weinig
garantie dat er echt gebeurt wat je graag zou zien, vooral als het met de partijpolitiek zo’n
puinhoop is.

Een bewijs voor deze stelling is het ontstaan van de actiegroepen. Er kwamen
mensen bij elkaar in die zestiger jaren die zeiden
— in deze perfecte technocratie is er vereenzaming;

— in deze beste aller werelden is er verstening;

— in deze voortreffelijke democratie is er vervuiling.

En zij verenigden zich om een boom te reden, of een bos, een beek, of een zeearm, een
geveltje, of een kerk. De actiegroepen schenen te denken dat wetenschap en technologie,
belichaamd in de deskundigen, zich meer gelegen lieten liggen aan een bepaald soort
ontwikkeling in de samenleving dan aan besluitvorming, want de machines werden mach-
tiger en ingewikkelder, de organisatie wordt ondoorzichtiger, de mens wordt onbelang-
rijker, het systeem bouwt aan zichzelf. Zonder actiegroepen te willen idealiseren meen
ik dat we moeten vaststellen dat actiegroepen meer hebben begrepen van de noodzaak
om tot echte besluitvorming te komen dan zowel politici als de organisaties van weten-
schap en technologie.

We moeten niet bang zijn voor wetenschap en wetenschappelijke ontwikkelingen;
ze zijn zo menselijk als denken, spreken en ademhalen. We hoeven ook niet bang te zijn
voor ver doorgevoerde organisatie, als we maar in de gaten houden dat al die ontwikke-
lingen er zijn voor de mens en dat niet de mens er is voor die maatregelen. Dat houdt
in dat nimmer de mens die de gevolgen van maatregelen zal ondergaan, buiten de be-
slissing mag worden gehouden, hetzij door een onjuiste beslissingstructuur, hetzij door
onvolledige of onbevattelijke informatie. Want daardoor wordt hij aangetast in zijn
meest wezenlijke kwaliteit — zijn keuzevrijheid, zijn vrije wil.

Hoe staat het nu met mijn persoonlijke ervaringen als het gaat om de interactie
van natuurwetenschappen en besluitvorming. Kom ik ooit voor de keuze te staan of ik
het programma van mijn partij dan wel mijn natuurwetenschappelijke overtuiging moet
volgen? Ik was eens zelf een deskundige op het gebied van de natuurkunde. Ik heb der-
tien jaar natuurkundige research gedaan. Ik heb in verschillende, o.a. zeer bekende buiten-
landse laboratoria gewerkt. Het gevolg is dat men van mij dikwijls een deskundig oordeel
verwacht als het gaat om een probleem met een sterk natuurkundige inslag, bij voorbeeld
de energieproblematiek. e

Een volstrekte illusie. Natuurkundigen kunnen elkaars publicaties- niet eens be-
grijpen, tenzij ze in nagenoeg dezelfde specialiteit werken. Hoe zou je dan blind kunnen
varen op het ”deskundig” advies van een natuurkundige als het gaat om een probleem dat
behalve met Joules en Watts ook nog heeft te maken met bevolking, ruimtelijke ordening,
consumptiepatronen, koelwater, genetische effecten en nog zo het een en ander? Een
goed besluit voldoet aan de voorwaarden dat eerst de feiten worden verzameld, dat alle
relevante argumenten helder en duidelijk zijn gepresenteerd en dat daarna de politieke
beslissing, gehoord en begrepen de zakelijke feiten en argumenten, wordt genomen vanuit
de overtuiging, visie, uitgangspunten.

Mijn natuurkundige opleiding helpt me om de feiten te verzamelen, de verzamelde
feiten te begrijpen, misschien ook om relevante argumenten helder en duidelijk te presen-

19




teren. Een natuurwetenschappelijke opleiding helpt wellicht ook om objectief te zijn,
logisch en redelijk. Een natuurwetenschappelijke opleiding is er behulpzaam bij om valse
van ware argumenten te onderscheiden, om paradoxen te ontrafelen. Maar een natuur-
wetenschappelijke opleiding helpt uiteindelijk niet bij het nemen van een politieke beslis-
sing, die immers wordt genomen vanuit een overtuiging. Eerst komt de verstandelijke
informatie, dan de emotionele beslissing. Die beslissing wordt uiteindelijk op emotionele
gronden genomen, omdat bij een beslissing altijd argumenten van ongelijkwaardige di-
mensie moeten worden afgewogen. Eerst de informatie, dan de emotionele beslissing.
Emotionaliteit is een slecht raadsman vd6r de informatie, het is de enige relevante raads-
man na de informatie. Ik herhaal waarmee ik ben begonnen. De wetenschapsman probeert
onbevooroordeeld te zijn, de poltiticus wil niet onbevooroordeeld zijn; wel in zoverre dat
hij de argumenten zo eerlijk en volledig mogelijk gepresenteerd wil hebben, niet als het
gaat om zijn uiteindelijke keuze, want daarbij toetst hij de argumenten doelbewust aan
zijn vooroordeel, aan zijn beginselen, zijn programma, zijn politieke denkwijze.

Het zijn in de eerste plaats de politici die verantwoordelijk zijn voor de besluit-
vorming in en de ontwikkeling van de samenleving, maar ook beoefenaren van weten-
schap en techniek mogen zich niet aan de verantwoordelijkheid onttrekken om tendenzen
te herkennen en te bestrijden. Het klassieke voorbeeld van een ontwikkeling waarvoor
de wetenschappelijke onderzoeker verantwoordelijkheid draagt — of niet draagt — is de
constructie van de atoombom en de waterstofbom. Dit geval is dan ook relatief simpel.
Het was Truman die besliste dat de bom gegooid moest worden op Nagasaki en twee
dagen later op Hiroshima, maar als de bommen er niet waren geweest had hij zo’n be-
slissing natuurlijk niet kunnen nemen. Er is geen twijfel over dat de wetenschapsmensen
wisten wat ze deden toen ze de atoombom maakten. Vanevar Bush, directeur van de
World War II Office of Scientific Research and Development schrijft in zijn boek “Mo-
dern arms and free men”, 1949: ”V46r de Tweede Wereldoorlog werden militaire labora-
toria gedomineerd door officieren, die duidelijk op het standpunt stonden dat weten-
schapsmensen en ingenieurs die in deze laboratoria werkten een lagere kaste in de samen-
leving vertegenwoordigden . . . Die officieren hadden overigens geen flauwe notie van
het effect van de wetenschap op de ontwikkeling van techniek en bewapening. . .” In
1941 is het zo befaamde Office of Scientific Research and Development opgericht,
waarover ik zojuist sprak. Dit laboratorium werd geleid door burger-wetenschapsmensen.
Deze schepping van Vanevar Bush werkte aan militaire doelstellingen, in samenwerking
met militairen, maar niet door militairen gecontroleerd. Roosevelt stemde er mee in
dat deze organisatie geen opdrachten van het leger uitvoerde, maar een bron was voor
ontwikkelingen op het gebied van bewapening, zonder zich te storen aan wat technisch
ongeletterde militairen daar voor ideeén over mochten hebben. Zonder er een oordeel
over uit te spreken of de ontwikkeling van de atoombom nu wenselijk was of niet, wil
ik maar zeggen dat hij is ontwikkeld door fysici en ingenieurs, die drommels goed wisten
wat ze deden en de verantwoordelijkheid niet zo maar weg konden schuiven naar het
leger of naar de politici. Het blijkt ook wel uit wat de Nobelprijswinnaar Compton
schreef over zijn bezoek aan Fermi in Rome, in 1931: ”Hoe hadden we kunnen dromen”,
schrijft hij, dat we hem tien jaar later in Chicago zouden verwelkomen, waar hij met
ons kernfysisch onderzoek zou doen met het doel dat niet minder was dan het bewaren
van veiligheid en vrijheid in de wereld”.

Wetenschap en techniek spelen een beslissende rol in de industriéle samenleving
en daardoor zitten de wetenschapsbeoefenaars op sleutelposities. Wetenschap en techniek
bepalen voor een groot deel de kwaliteit en het tempo van het leven en maken daarbij
fouten. Dus dragen de beoefenaren van deze wetenschap en techniek grote verantwoor-
delijkheid. In dit licht gezien is de wetenschapper
— te elitair
— besteedt hij te weinig tijd en inzet aan communicatie
— beseft hij te weinig dat zijn kennis gemeenschapseigendom is
— doet hij te weinig moeite om de maatschappelijke consequenties van zijn resultaten

te evalueren.




Y

De wetenschapsman is te elifair. In medische kringen is dat al heel duidelijk. Er
zijn deskundigen en leken, en de leken moeten er zich voor wachten ook maar één woord
te zeggen dat naar wetenschap zweemt. In natuurwetenschappelijke kringen ligt dat iets
anders. Beoefenaren van deze vakgebieden staan wel open voor opmerkingen van ondes-
kundigen, maar hebben hun vak zo kundig verpakt in vakjargon dat die opmerkingen niet
komen. De “ivoren-toren-mentaliteit” is nog volop aanwezig. Zelfs binnen het brede ter-
rein van de wetenschap trekt iedereen zich terug in zijn eigen Olympus. De man van de
geesteswetenschappen vindt de natuurwetenschapper een cultuurbarbaar die zich blind
staart op modellen en hypothesen, de beoefenaar van de natuurwetenschappen of de
mathemaat vindt de geesteswetenschapper gewoon dom, omdat hij er prat op gaat niets
te begrijpen van bij voorbeeld de wetten van het electro-magnetisch veld.

Voor goede communicatie hebben mensen uit de natuurwetenschappen ook bitter
weinig over. Zelfs onderling is de techniek van communicatie uiterst pover. Ilemand heeft
eens opgemerkt dat een voordracht over een natuurkundig onderwerp bestaat uit een
verkorte, gemompelde voorlezing van een artikel uit de Physical Review, waarbij de
luisteraars de gelegenheid krijgen een halve minuut naar iedere afbeelding te kijken. Als
je thuis een artikel uit de Physical Review goed wilt begrijpen doe je er ongeveer een week
over. Ik ben ervan overtuigd dat als we bij de opleiding in de natuurwetenschappen eens
iets meer deden aan communicatietechniek, dit bijzonder nuttig bestede tijd zou zijn.
De communicatie van de natuurwetenschappen naar buiten is, zoals u weet, bijna nul.
Ons vakjargon is nu zo geperfectioneerd dat zelfs een collega die in een iets andere rich-
ting werkt, je niet meer kan begrijpen. Nog even en we begrijpen alleen onszelf. Dan
kan niemand meer vragen wat je aan het doen bent en het dus ook niet afkeuren.

De kennis van de beoefenaar van wetenschappen is gemeenschapseigendom. Stu-
deren is duur, de plaatsen zijn beperkt, het onderzoek is duur, maar vooral . . . de ge-
meenschap moet er mede over kunnen oordelen welke prioriteitenlijst van onderzoek
moet gelden. Als een wiskundige zijn hele leven een stelling over priemgetallen najaagt,
heeft dat meer een cultureel dan praktisch doel. De gemeenschap, die hem in staat heeft
gesteld wiskundige te worden, moet er toch een zegje in hebben of er genoeg geld en
belangstelling voor deze cultuuruiting is. Om dat te kunnen doen moet je dan wel weten
wat priemgetallen zijn en dat houden we zorgvuldig geheim door de communicatie zo
slecht te laten verlopen.

Tenslotte behoort een beoefenaar van wetenschappen in 1976 zich bewust te zijn
van wat hij doet. De maatschappelijke consequenties van het wetenschappelijke onder-
zoek moeten worden geévalueerd, openbaar gemaakt, getoetst, voorgelegd aan het oor-
deel van de bevolking, c.q. het parlement. Dat is de taak van adviesraden, wetenschappe-
lijke verenigingen als de uwe, en dergelijke. Maar de individuele onderzoeker kan zich ook
niet aan deze verantwoordelijkheid onttrekken. De militair verstopt zich achter zijn
opdracht — hij voert alleen bevelen uit. De wetenschapsman verstopt zich graag achter
de maatschappij, die nieuwe, welvaartsverhogende produkten van hem verlangt, en achter
de politici die de wetgeving regelen. Maar verantwoordelijkheid groeit waar bewustwor-
ding groeit.

Politici zouden beter en actiever gebruik kunnen maken van de kennis — en ook
de bereidheid — die voorhanden is in de kring van beoefenaren van wetenschappen. Maar
van hun kant zouden ook wetenschapsmensen er meer toe kunnen bijdragen dat er in de
samenleving meer werkelijke besluitvorming was. Ik heb dat wat zwaar aangezet door te
zeggen dat dit kan als wetenschapsmensen minder elitair moeten zijn, betere communi-
catietechnieken moeten ontwikkelen, moeten beseffen dat hun kennis gemeenschaps-
eigendom is, de maatschappelijke consequenties van hun daden beter moeten evalueren.
Soortgelijke verwijten kunnen allerlei andere groepen gemaakt worden, zéker politieke
partijen. Maar hier gaat het om 100 jaar natuur wetenschappelijk gezelschap.

Als er in de samenleving iets, nee veel, fout gaat, dan is dat vooral een zaak van
gebrek aan democratische besluitvorming. Dingen gebeuren zonder besluitvorming,
met gebrekkige besluitvorming, met ondemocratische besluitvorming. Waar bewust-

21




wording groeit, groeit verantwoordelijkheid, niet alleen voor de natuurwetenschap,
parel van grote waarde, maar ook voor de maatschappij en wat daarin gebeurt. Veel
daarvan gebeurt

— door de natuurwetenschappen

— dankzij de natuurwetenschappen,

maar niet alle produkten van de wetenschap zijn natuurwetenschappen. Pas als de invloed
van de natuurwetenschappen op maatschappelijke ontwikkelingen een dienende en niet
een overheersende is, pas dan hebben wetenschap en techniek de hun toekomende plaats
in een democratische samenleving ingenomen.

22




